1

# 『万葉集』巻一―二五・二六歌の語るもの

はじめに

歌とされるものである。この歌を巡っては、その表現(言い回 『万葉集』巻一の二五・二六歌は周知の天武天皇の歌と或る本の

御製の性格」に露木悟義がコンパクトにまとめている。しかし露 し)に、類似する歌が幾つか挙げられ、様々な角度から論じられ て来た。その研究史に関しては『万葉集を学ぶ 第一集』「天武

てられたらと思う。 木の論も含めて、なかなか納得できない。そこでもう一つ論を立

二五番歌とその周辺の歌

み吉野の 天皇の御製歌 耳我の嶺に

時なくそ 間なくそ 雪は降りける 雨は零りける

その雨の その雪の 時なきが如 間なきが如

限もおちず

思ひつつぞ来し

その山道を(巻一―二五)

横\*

倉 長

恒

2 或る本の歌

間なくそ 時じくぞ み芳野の 耳我の山に 雪は降るとふ

その雨の その雪の 時じきがごと 雨は降るとふ 間なきがごと

限もおちず 思ひつつぞ来し

その山道を(巻一一二六)

右句々相換れり。因りてここに重ねて載す。

3 時じくぞ 間なくぞ み吉野の 雪は降るといふ 雨は降るといふ 御金の岳に

その雨の 間なきがごと

\* 3 8 0 長野市三輪八-四九-七 長野県短期大学

我妹子に

我が恋ふらくは

妹が直香に(巻十三―三二九三) 間もおちず 我れはぞ恋ふる その雪の 時じきがごと

外に見し子に み雪降る 吉野の岳に 右の二首 恋ひわたるかも(巻十三一三二九四) 居る雲の

となし得よう。

4 時じくぞ 間なくぞ 小治田の 飲む人の 汲む人の 時じきがごと 人は汲むといふ 間なきがごと 人は飲むといふ 年魚道の水を

やむ時もなし(巻十三一三二六〇)

君に逢はずて 年の経ぬれば (巻十三―三二六一) 思ひ遣る すべのたづきも 今はなし

はず。よろしく「妹にはず」と言ふべし。

今案ふるに、この反歌は「君に逢はず」と謂へれば理に合

という題詞によって、『日本書紀』の天武天皇条との関わりで論 いても同様である。 じられることが多い。その上、①~④の作られた時間的後先につ 歌は『万葉集』にこのように現れる。特に①は「天皇御製歌」

るが、当面考察から外して、①を中心に考えて行きたい。 まず幾つか特徴的な所を押さえて置こう。 ④には、 反歌の「理於不合」性と「或本反歌」が挙げられてい

> 歌の言葉を巡って れる土壌の存在を想定出来る。所謂「類歌」性への手掛かり こから歌が作られた時間的後先を決めることは一概に出来な い込められていて、④の小治田の年魚道と異なっている。こ いが、同じような言い回しのうちに地名を代えて歌い続けら ①~③は吉野の地名、耳我の嶺・耳我の山・御金の岳が歌

ロ、①~③について、「時」は「雪」に、「間なくぞ」は なくやってくること、水を飲む人は時を選ばないことを歌っ と 飲む人の 時じきがごと」は、水を汲みに人々が切れ目 と「間」が自然現象に関係させられているのに対して、④は 時じくぞ 人は飲むといふ」ということで、①~③の「時」 ている。それに対して、④は「間なくぞ 人は汲むといふ 「時じくぞ 雪は降りける」(巻三―三一七)と、この後歌っ に対応する関係があるのだろうか。そういえば山辺赤人は 人間の行為に関係させられている。「汲む人の 間なきがご 同様に人間の行動に関わるものである。

ハ、雪と雨とが時となく間を置かずに降り続くものとして、連 ことになる。 性(継続性)、④は「恋ふこと」の連続性(継続性)という ①②は「思ふ」ことの連続性(継続性)、③は「恋ふ」連続 性)は何についての連続性(継続性)なのかということだが 続性(継続性)を表しているとすると、その連続性

こ、連続的・継続的に「思ふ」ことと「恋ふ」ことについて、

の立場からの歌だということも解る。が直香」「我妹子」に「恋ふ」ことだという。勿論これは男ののが何を「思ふ」のか解からないのに対して、③④は「妹

のではないかと思われる節がある。いることが全く考えられないかというとそうも言い切れないいることが全く考えられないかというとそうも言い切れないかろう。それはこの歌が壬申の乱に直結されて解釈されて来かろう。それはこの歌が壬申の乱に直結されて解釈されて来からなのではないかと思う。しかしてとふ」「といふ」にぶ、次には①の「ける」と、②・③④の「とふ」・「といふ」に

### 2、表現を巡って

、、ホに関わることとしては、「時なくそ 雪は降りける 間、、、ホに関わることとしては、「時なくそ 雨は降り」「雨は降り」得るかということである。ことを「霙が降り続ける」と解釈する学者もいるが、「皇極とこを「霙が降り続ける」と解釈する学者もいるが、「皇極とこを「霙が降り続ける」と解釈する学者もいるが、「皇極とこを「霙が降り続ける」と解釈する学者もいるが、「皇極とこを「霙が降り続ける」と解釈する学者もいるが、「皇極とこを「霙が降りがる」と言いたので、無理があると思り、「雨氷」が、「みぞれ」と訓まれていて、無理があると思り、「雨氷」が、「みぞれ」と訓まれていて、無理があると思り、「雨氷」が、「みぞれ」と訓まれていて、無理があると思り、「雨氷」が、「みぞれ」と訓まれていて、無理があると思り、「雨氷」が、「みぞれ」と訓まれていて、無理があると思り、「雨氷」が、「みぞれ」と訓まれていて、無理があると思り、「雨氷」が、「みぞれ」と訓まれていて、無理があると思り、「雨氷」が、「みぞれ」と訓まれていて、無理があると思り、「雨氷」が、「みぞれ」と訓まれていて、無理があると思り、「雨氷」が、「みぞれ」と訓まれていて、無理があると思り、「雨氷」があると思います。

# 3、歌の歌われた順序を巡って

注釈』は、「調べのさま崗本宮はじめつごろ」という『万れぞれが作られた時間的順序は決定できるか。澤瀉『万葉集ト、イでも触れたことだが、①から④のそれぞれについて、そ

り導入した一つの価値観を、古代の歌を考えるときの根源に られた」というが、「作者の個性が感じられ」なければ歌は 置かなければならないのは、真淵と澤瀉久孝の置かれた時代 置こうとするのは、 存在し得なかったとでも言うのだろうか。明治時代に西欧よ 象徴である。「作歌の才能ある個人によつて別の創作が試み 特性、即ち個性を持っていたとしても、それ以上ではなかっ ろ」の「調べのさま」が根拠であった。それは時代としての めつごろ」のものと判断した時、それは「崗本宮はじめつご るとき、尚更である。真淵が「調べのさま」を「崗本宮はじ の相違である。それがそのまま考察の根源を支える根拠とな けた。この考えの前後に幾つかの考え方が提示されて現在に 歌謡の流れをも併せて」③「の如き作ともなつた」と結論づ 傳誦されてゐる間に(二六)の如き作ともなり、更に先の古 たはずだ。一方澤瀉の挙げているのは、正に近代そのものの 至るのだが、それらには何れ触れることとして、まず考えて 創作が試みられた、それが(二五)の作である、それがまた つた、それを紛本として、作歌の才能ある個人によつて別 崩れた傳誦歌と認むべきか」と問い、④「の如き古歌謡があ 葉考』の指摘を受け、④を舒明天皇の頃の「古歌謡」と見な 「いづれに作者の個性が感じられるか、いづれをその個性の ①~④の「いづれに歌境の現実性、 些か無理なことのように私には思われる。 具象性があるか」

考えられることを認めて行こう。りに思われる。特徴の全てを論じ切れるかどうか分からないが、りに思われる。特徴の全てを論じ切れるかどうか分からないが、以上幾つかの特徴を捉えることで、当面の課題が見えて来たよ

### 「類歌性」と「個歌性

個性が感じられる」歌ということである。名での造語である。簡単に言えば、澤瀉久敬の指摘する「作者のえての造語である。簡単に言えば、澤瀉久敬の指摘する「作者のうき成り「個歌性」と書いた。「類歌性」と対応させたいと考

かし「個人の才能によって個性が生み出され、それが文学に個件 うことであろう。しかし「民」を最近の『字通』で見ると、「II と、新附の民。政治支配の対象たるものをいう。③ まり個性のある歌の対極として、「民」の「謡」を想定したとい らない」という近代以来の考え方であると私は押さえている。 えが何に立脚しているかと言えば、「文学は個性的でなければな り得まい。「民謡」に託つけて「類似性」を説明しようとする考 りか、人々の心に受け入れられなければ、歌い継がれることはあ 謡」とはいえ、誰かが作らないことには存在し得ない。 を持ち合わせていることは疑いようの無いことである。 みれば、その「民謡」個別の抱える存在理由によって、「個歌性! しかしながら例え「民謡」であっても、その一つ一つを比較して る事実を、これまでは「民謡」の持つ特性として処理して来た。 す現象を押さえることができる。この「類似性」の厳然と存在す 固有の地名に関わって、言わば「区別性」ともいうべき効果を示 句の使用等に見られる類似性と、「み吉野の 「時なく」「時じく」「間なく」「時じき」「間なき」・「雪」「雨」・対 ところで①~④をもら一度見て見ると、動かし難いこととして 古くは神の徒隷として、 耳我の山」「み吉野の ] の字に含まれるのだと考えるのは考え過ぎだろうか。し おろか。」と説明されている。①~③の何れも「民謡」 御金の岳」「小治田の 神につかえるものであった。② 耳我の嶺」「み吉野 年魚道」等、 冥と通じ、 そればか

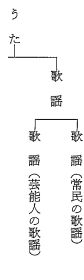
ランス経由の擬古典主義が、よわよわしい人工の花を咲かせてい 力はどこにもなかった」し、「文芸も、 たちづくっていると考えていた」と言う。従って「政治的な求心 はザクセン語やバイエルン語を話し、たがいに異なる文化圏をか 識のなかにドイツという国は存在しなかった。ドイツ人はいなか えた」と言い、同書で池田香代子は、一七七〇年頃「人びとの意 模倣を脱して創造性を発揮すべきだと主張し、天才の覚醒を訴 ッ文学断想』(一七六七一六八)は、ドイツの文学が古典文学の たいあげた」ヘルダーを紹介し、カント等を師とし、 小沢俊夫は「ドイツで民衆文学・伝承文学への評価を理論的にら ような見方は現在も支持されているようで、『ドイッ文学史』で あっても、 十八世紀半ばフリードリッヒ大王の覇業を契機とする民族的自覚 峯の『ドイツ文学史、古典篇』などから、「ドイツの民謡研究は、 立ち現れ難い。「民謡」問題のポイントは『古代歌謡論』に簡潔紹介している。しかしこうした用例に当面問題にしていることは 『古代歌謡論』が「藤沢衛彦『日本民謡研究』三頁」を指摘し、は安永六年(一七七七)刊行の『古今諺』(赤松赤城)に在る由: 有らば るものと見て差し支えなかろう。『字通』によれば、 に伴って起こったもので、その源はヘルダーにあるとされている。 にまとめてあるように、やはり近代の産物である。土橋は相良守 に古い用例が見つかるかもしれないが、日本国内の用例について を付与し価値あらしめるもの」とすれば、①~③はその対極にあ ヘルダーは文学に民族の独創性を要求し、真の文学は個人の作で いるのはザクセン人やバイエルン人で、 當(まさ)に帝澤の春を歌ふべし」と在るいう。 民族の所産として見ようとした」と解している。 既に宋の時代の王禹稱の詩に「若(も)し民謡の起る 啓蒙的理性を重んじるフ 彼らは、 「『近代ドイ 自分たち

されるようになる。」らしい。がその過去(とくに中世)をひっくるめたかたちで、俄然、 はいったい何者だろう、 「ドイツがナポレオンの実質的な支配下に置かれると、自分たち 「ドイッ各地に民謡集があらわれるようにな」ったという。特に された人びとが、 ルダーの『民謡集』は「圧倒的な説得力」を持ち、 味なものとされ」、「方言によるその素朴な表現は、 者たちの歌であり、 む新しい詩の可能性に目覚めた」ようだ。当時「民謡は、下賤な 語は、ドイツ語にかぎらず、どれもかけがえのないものだった。 む『母語』を発見した。ヘルダーにとって、歴史と風土につちか んじる知識人にはとうてい受け入れがたいもの」であったが、へ ゲーテは「ヘルダーによって民衆のことば、なかでも民謡がはら われたために多様な、 た」ようである。そうした状況の中でヘルダー 、ティティーの問題が」「時代の意識にのぼってくる。『ドイツ』 自分の身の周りの歌に目を向け」るようになり、 ばかばかしいまでにとっぴで非合理な、没趣 荒削りなために自然の生の力にみなぎる母 という個人を超えた集団としてのアイデ は、 それに「鼓舞 よい趣味を重 「方言をふく

を明らかにすることを目的とすべき」と言い、「文化を精神的価 のうえで「歌謡学」を提唱し、「歌謡そのものの 論」を挙げている。 代表的なものとして和辻哲郎の『日本古代文化』の「古代歌謡 結果はそう見えてしまう。土橋は『古代歌謡論』で、このたのかどうかについては今の私には判断を超える問題だ。 ったようだ。ドイツが民謡から始めたのであれば、日本もと考え いて同様に立ち遅れた日本が、ドイツを模範にしたのは必然であ 近代化の遅れたドイッと黒船に脅されるまで鎖国を決め込んで を導くに止まっ たと見、 そうして和辻の方法を「抒情主義的な民謡 その方法の限界に言及している。 『文化的性格』 この系列の しかし

> 歌謡を にしたい」と言って、次のような関係を示す。『芸謡』と呼んで、詩人の創作になる『詩歌』 試みている。 明らかにすることが、古代の歌謡と詩歌の歴史を明らかにするこ 「これらの観点からすれば、民謡、 の間に伝承されている集団的歌謡」と見る見方に立ち、「常民の 橋はさらに「民謡の原理」に及び、 とにほかならない」と言う。以上のような考えを基本にして、 者の相違を明らかにすることと、それらの歴史的、 それぞれ区別さるべき本質的な相違をもっているのであって、 歌謡の時代的不変性と特殊性、 らぬ」と言い、 もっとも重要な面であり、 た』の生態学的な研究と、『うた』の構造の解剖学的な研究とが、 や抒情詩の研究は、 を現実生活のための行動様式としてみる場合、文化としての歌謡 え方に立つ」のが、 求にこたえるための道具、ないし行動様式として見る英米的な考 値の世界としてみるドイッ的な考え方ではなく、 表現の形式。 『民謡』と呼び、 ②歌の社会的機能。③歌い手と聞き手の関係。 民謡については柳田国男から学んで抽象した「常民 研究の主たる観点として、「①歌の場とその社会 ⑤歌の唱謡法。 現実の社会生活の中に生きて働いている『う 歌謡学のためになると主張する。 専門的芸能人の歌謡はこれと区別して かつ両者は有機的な関連をもたねばな などの問題」を指摘しながら、 ⑥歌の曲節。 芸謡、 歌謡・民謡・抒情詩の定義を 抒情詩(創作歌)は、 とは区別すること ⑦歌詞の性格。 現実の生活の要 また「文化

作、



一詩 歌(創作詩歌)

次のように述べる。 土橋は続いて「作者」の観点から民謡と抒情詩の相違に言及し

の)の自己表現の場所ではない、ということにほかならない。者になりえないということであり、それは民謡が作者(広義る理由である。言いかえると広義の作者が、民謡では狭義の作る理由である。言いかえると広義の作者が、憶良の歌の真に抒情詩であるといえる。憶良の歌の「作者」が人麻呂でも赤人を場所であるといえる。

させようと、考察を進める。を担否するのである」というように、抒情詩作者の有り様に対置を拒否するのである」というように、抒情詩作者の有り様に対置情や体験を歌うようなことは、歌の場の社会性や歌の目的がこれしているのであって、そのような場で、歌い手自身の個人的な心土橋は、民謡を捉えるのに、「集団作業の場の目的を歌の目的と

であって、それ以上にある男の特殊事情を歌うものではない。をおって、それ以上にある男の問の問答歌は、特定の男女の間であいかかされる歌ではなくて、男の側から歌われる歌ではなくて、男の側から歌われる歌であるか、男女の間の問答歌は、特定の男女の間であり、多くの場合は人事百般を話題として歌う第三者的なうなもの、そしてそれは女に対する男の側の立場を歌うものではなく、民謡に現れるところのものは、個人としての作者ではなく、民謡に現れるところのものは、個人としての作者ではなく、民謡に現れるところのものは、個人としての作者ではなく、

を改作することもあるが、改作の理由は作品の側にあるのでは なくて、歌う人の側にある。「作者」がなく、古い歌も を改作することもあるが、改作の理由は作品の側にあるのでは なくて、歌う人の側にある。「作者」がなく、古い歌も を改作することもあるが、改作の理由は作品の側にあるのでは なくて、歌う人の側にある。「作者」のある抒情詩が民謡とな なくて、歌う人の側にある。「作者」のある抒情詩が民謡とな なくて、歌う人の側にある。「作者」のある抒情詩が民謡とな なくて、歌う人の側にある。「作者」のある抒情詩が民謡とな なくて、歌う人の側にあるが、改作の理由は作品の側にあるのでは なくて、歌う人の側にあるが、改作の理由は作品の側にあるのでは なくて、歌う人の側にある。「作者」のある抒情詩が民謡とな なくて、歌う人の側にあるが、改作の理由は作品の側にあるのでは なくて、歌う人の側にあるが、改作の理由は作品の側にあるのでは なくて、歌う人の側にあるが、改作の理由は作品の側にあるのでは なくて、歌う人の側にあるが、改作の理由は作品の側にあるのでは なくて、歌う人の側にあるが、改作の理由は作品の側にあるのでは なくて、歌う人の側にある。「作者」のある抒情詩が民謡とな なくて、歌う人の側にあるが、改作の理由は作品の側にあるのでは なくて、歌う人の側にある。「作者」のある抒情詩が民語となるためには、作者の個性の角を取り除いて、一般的な「作者」

も次のように述べていて、認識はあまり変わってないようである。ものだが、一九九六年の『古代文学講座』第九巻「記紀歌謡」でそろそろ見えて来たようだ。この見方は土橋寛一九六〇年頃の

全員が歌い手でもあれば聞き手でもあるのが原則である。年中行事で歌われる歌を「民謡」と呼ぶ。民謡の目的はそれら年中行事で歌われる歌を「民謡」と呼ぶ。民謡の目的はそれら年中行事で歌われる歌を「民謡」と呼ぶ。民謡の目的はそれらに話」と呼ぶ。民謡の目的はそれらのという。とれらの集団作業や本古代の歌謡には、民謡、芸謡宮廷歌謡の三分野がある。

見る考えに対するアンチテーゼとして示されたことが解る。しかち「文学とは個の内面の表現」として、文学は個人の心の表現とこのように見て来ると、先に指摘したように近代の価値観、即

でいることを否定できない。 と言い、独自の「歌謡学」を提唱し しながら、「原則」と書かれると些か疑問視せざるを得ない。土

考えには過去に溯って表現根拠を見つけ出すということは無かっ られていることが解る ている。 葉調)は既に賀茂真淵等によって再発見され、意識の対象とされ 伝統発掘を行っていたと見ることも出来よう。 言わば万葉風とも言うべき歌風によっていることは、 たようだ。勿論子規が好んだ源実朝を通して『万葉集』に至り、 本に入り始めて間もなくの明治三十一年に発表され始めたことで 子規の『歌詠みに与ふる書』が、ヘルダーらの提唱した考えが日 それにしても、これまでも度々指摘して来たところだが、 日本文学史上、特に和歌史においては意外にも過去が重んじ 近代のことは近代の専門家に任せればよいのだが、 そればかりか『古今集』の序文には次のような文章があ しかし万葉風(万 ある意味で 子規の 正岡

河内躬恒、右衛門の府壬生忠岑らに仰せられて、万葉集に入らに、大内記紀友則、御書の所の預り紀貫之、前の甲斐の少目凡しめすいとま、もろもろの事を捨てたまはぬあまりに、「今しへの事をも忘れじ、古りにし事をも 興したまふ」とて、「今しかげ、筑波山の麓よりもしげくおはしまして、万の政務をきこかげ、筑波山の麓よりもしげくおはしまして、万の政務をきこかげ、筑波山の麓よりもしげくおはしまして、万の政務をきこかげ、筑波山の麓よりもしげくおはしまして、万の政務をきこかが、筑波山の麓よりをはいまで流れ、ひろき御恵みのあまねき御慈愛の波、八洲のほかまで流れ、ひろき御恵みのあまねき御慈愛の波、八洲のほかまで流れ、ひろき御恵みの

ぬ古き歌、自らのをもたてまつらしめたまひてなん。

視する全く新しい価値観の現実生活への実践の試みとかの状況下 近代の側の価値観に基づいて乗り越えようとした歌論であり、 知のように『古今和歌集』とその編者の一人であった紀貫之を、 近代の作歌原理を提供していた。 が言及したのは、 集』の伝統的な価値観に対し、 とと、歌についての体系的な考え方の提示によって得た『古今 の短歌だったようだ。 て、個の内面という言わば人独りの心を表そうとしたのが、近代 りにおこり、そのながれ今に絶ゆることなくして、 で、伝統という言わば人々が存在させて来た過去の価値観に対し の文化水準と対等たり得たいという思いとか、個人の在り様を重 煽るために過去に光を当てようとしたというよりも、 とを勘案すれば、日本の場合、ドイツのようにナショナリズムを を作り得ると考えられていた様子が垣間見られよう。 ると、歌は過去に作り方を学ぶことによって、伝統に連なるもの 様に『万葉集』や『新古今和歌集』にも言及していることを考え を作るときの参考資料として『古今集』を提示したときにも、 性を意識した捉え方を見て取れる。この後、例えば本居宣長が歌 をのぶるなかだちとし、世を治め民を和らぐる道とせり。」と記 ださだまらざりし時、 し、「かの万葉集は、歌の源なり」と記す所からだけでも、 の里よりぞ傳はれりける。しかありしよりこのかた、その道さか る。「やまと歌は、 このような事態は そうした明治時代の歌の作り方であった。 むかし天地ひらけはじめて、 言い換えれば、最初の勅撰和歌集であるこ 葦原中つ国の言の葉として、稲田姫、 『新古今和歌集』の序文においても認められ 『歌詠みに与ふる書』の中で子規 しかしながら子規のそれは、 人のしわざいま 色にふけり心 西欧先進国 こうしたこ 新

廃刊になるというが、子規の新原理提唱の後、略百年にしてそれ ギ派の指導原理とされて現代に及んでいる。今年『あららぎ』が 時代の必然としてか、 を持つものと言わざるを得ない。しかしながらこの子規の考え方 が初めて、 ると言わざるを得まい。 を指導原理として来た雑誌が廃刊になるというのは、象徴的であ ると私は考える。それだけに、子規の提唱した作歌原理は時代性 ないのであるから、作歌者そのものを根拠として歌うことの価値 らも明らかなように、 と考えたことは、 しい時代の新しい歌の在り方・作り方等を提示したものであった。 提唱されると全国から多くの批判を寄せられたようであるが 体系的に公然と説かれたものと位置付けることが出来 理屈を述べるものではなく、感情を述べるものである 既に古橋信孝によって指摘されているところか 伊藤左千夫等によって引き継がれ、アララ 感情は個人に属するもの以外の何ものでも

人の感情を個人の自由な言葉選びによって写生を通して歌うこと人の感情を個人の自由な言葉選びによって写生を通して歌うこと、似の感情を個人の自由な言葉選びによって毎生を通して歌うこと、似の感情を個人の自由な言葉選びによって毎年を通して歌原理が存在する世界に、近代詩・近代小説の必ら集』以来の作歌原理が存在する世界に、近代詩・近代小説の必ら集』以来の作歌原理が存在する世界に、近代詩・近代小説の必ら集』以来の作歌原理が存在する世界に、近代詩・近代小説の必ら集』以来の作歌原理が存在する世界に、近代詩・近代小説の必ら集』以来の作歌原理が存在する世界に、近代詩・近代小説の必ら集』以来の作歌原理が存在する世界に、近代詩・近代小説の必ら集』以来の作歌原理が存在する世界に、近代詩・近代小説の必ら集』以来の作歌原理が存在する世界に、近代詩・近代小説の必ら集』といるには、私には、という、個人を越えた観念として、『古のところとも夏目漱石は『私の個人主義』を説き、我々はそれが、少なくとも夏目漱石は『私の個人主義』を説き、我々はそれが、少なくとも夏目漱石は『私の個人主義』を説き、我々はそれが、少なくとも夏目漱石は『私の個人主義』を説き、我々はそれが、少なくとも夏目漱石は『私の個人主義』を説き、我々はそれが、少なくとも夏間が、一切が、少なくとも見います。

事也、 「心」や「言葉」が尊重されるあまり、「人の心」は時代的な制約 我々の考える限り、感情としは、人間一人一人に属するもので、 文であったろう。雅語とは縁遠い「牛飼い」が歌えたればこそ、 その在り様を批判して、 ショリヨマヌ詞ニウルハシキ詞ハ、今ヨミ出ルト云ハ大方ナラヌ 詞也トモ、 居宣長の「スヘテ歌ハフルキ詞ヲ取用ルヲ本意トシ、モトヨリ用 をあはれび、露をかなしぶ心・言葉おほく、様々になりにける」 ずだ。しかし歌はそのような方向には向かわなかった。 仙の歌に触れ、それぞれの特徴を六人六様に書いたとき、個人の の中にあり続け、 由来すると言っているのにも拘わらず、実際は『古今集』の しい作歌法であった。しかもただ新しい作歌法というだけではな 〈五七五七七〉という正しく人々の意識の中に存在させて来た共 新しい歌だったのである。従って子規は『古今集』以来の伝統の 入れられたことだったかもしれないが、『牛飼い』には無理な注 それは一部の人々に取っては従来どおりのこととして、当然受け に、「明治の歌は雅語で歌わなければならない」などととしたら、 ル詞サタマリテ世々ミナ同シ詞ノウチヲ用ヒ来レリ、 との認識からは無理だったと見るべきか。ともあれ明治の歌が本 七七〉という定型が出来て初めて「花をめで、鳥をうらやみ、 持つ特性こそ注目すべきことという価値観が現れてもよかったは 記した周知の、和歌観があった。しかしながら、歌は人間の心に かった。『古今集』に既に「やまとうたは人の心を種として」と 同幻想としての音数律を引き受けただけの歌の作り方として、 こそ自分たちの歌なのだ》と主張することは、和歌史の伝統 サレハ只フルキ詞ニテ新シクヨミナスヘシ」と言ったよう ヨキ詞出来タラハカマハズ用ヒヨムヘケレトモ、ムカ 明治の新しい心に沿い得なかった。貫之が六歌 感情を歌うことの重大さを指摘した。 今迄ヨマヌ

幻想)に基づく表現とは、決定的に異なっているはずである。幻想)に基づく表現と、極めて個人的なことに由来する感情(個出来るものである。文学を巡るこうした伝統的な社会観念(共同の個人幻想》として、それ以上還元不可能なものと捉えることの言葉で言えば、《個人一人一人の心に起因する様々な観念としてそれ以上でもそれ以下のものでもなかったのである。吉本隆明の

れるべきか、更に考察を進めなければならない。
ことになるとすれば、当面問題にしている二五番歌はどう捉えら「類歌性」を説明し「個歌性」を説明して、初めて歌を説明した遺産を当てはめるだけでは、用が足りないということである。いて長々と述べて来たが、古代の歌を説明するためには、近代の歌を巡る説明の在り様に関わり、「民謡」と「近代短歌」につ

# 「ける」・「とふ」・「といふ」 から

①の「ける」の他は、②が「とふ」、③④が「といふ」として変たような解釈は越えられている。しかし基本は「実景」として変たような解釈は越えられている。しかし基本は「実景」として現実の事実として、ふつてゐるよ、の意に解してよい」と言っている。確かに『万葉集注釈』のように、「過去の回想ではなしている。確かに『万葉集注釈』のように、「過去の回想ではなしている。確かに『万葉集注釈』のように、「過去の回想ではないるとしながらも、「実景」として「みぞれ」模様の天候を指摘いるとしながらも、「実景」として変にような解釈は越えられている。しかし基本は「実景」として変わっていない。

波古語辞典』で再確認してみたい。『おり』は詠嘆だけなのだろうか。ホに関わることなので、『岩

「けり」は、「そういう事態なんだと気がついた」という意味

して表現する時にも用いる。して表現する場合が少なくない。それ故「けり」が詠嘆の助動詞だと現する場合が少なくない。それ故「けり」が詠嘆の助動詞だといわれることもある。しかし「けり」は、見逃していた事実をいわれることもある。しかし「けり」は、見逃していた事実をり、あるいは耳に入ったときに感じる、一種の驚きをとめて表り、あるいは耳に入ったときに感じる、一種の驚きをとめて表り、あるいは耳に入ったときに感じる、一種の驚きをとめて表り、あるいは耳に入ったときに感じる、一種の驚きをとめて表

と同列の表現に還元されることになる。見方を一度疑って見よう。すると、立ち所に「とふ」・「といふ」見方を一度疑って見よう。すると、立ち所に「とふ」・「といふ」まで来ている」と認識するという意味が『けり』の基本」と指摘まで来ている』と認識するという意味が『けり』の基本」と指摘まで来ている』と認識するとになる。

のと異なって個性的であることを認めるのにも拘わらず、 何故「歌」は「詠嘆」とか「個性」とかに関わらせられるのだろうか。真淵の「調べ」にしても個性に結び付けられがちである。 しかしながら真淵の「調べ」は、時代の「調べ」を指し示しているのであって、それ以外ではないはずである。何故ならそれが「個人」に属するものであったら、「調べのさま崗本宮はじめつごろ」という『万葉考』の考えは出て来ないだろう。①に「個性」が無いというのではない。誰が声にしても耳に響く響きが他のものと異なって個性的であることを認めるのにやぶさかではない。 しかしここで問題にされているのは言わば「調べ」の「時代性」に於ける「個性」ではないだろうか。だからこそ「崗本宮はじめつごろ」が出て来る。つまり「調べ」とかに関わらせられるのだろうか。真洲の「時代性」にかしても耳に響く響きが他のものと異なって個性的であることを認めるのにも拘わらず、のと異なって個性的であることを認めるのにも拘わらず、のと異なって個性的であることを認めるのにも拘わらず、のと異なって個性的であることを認めるのにも拘わらず、のと異なって個性がであることを認めるのにも拘わらず、のと異なって個性がであることを認めるのにも拘わらず、のと異なって個性的であることを認めるのにも拘わらず、のと明は、まないであることがある。 東京のだったことを知ることで理解出来る。 ものだったことを知ることで理解出来る。 ものだったことを知ることで理解出来る。 ものだったことを知ることで理解出来る。 ものだったことを知ることで理解出来る。 ものだったことを知ることで理解出来る。 ものだったことを知ることで理解出来る。 ものだったことを知ることで理解出来る。 ものだったことを知ることで理解出来る。 ものだったことを知ることで理解出来る。 ものだったことを知ることで理解出来る。

の・幻想の問題であると考えなければならない。 しょうは、逸れたが、真淵の「調べ」を手掛かりに、或る時代を少々横に逸れたが、真淵の「調べ」を手掛かりに、或る時代を少々横に逸れたが、真淵の「調べ」を手掛かりに、或る時代を少々横に逸れたが、真淵の「調べ」を手掛かりに、或る時代をの・幻想の問題であると考えなければならない。

きの個体と個体の関係に於いて、自分自身の在り様を敷延して相、我々は時として、夫婦とか親子とかの、人間として生活すると

代の合理精神に属することなのには違いない。しかし学問の世界 過ぎるというのに、一般化しているとは言い難い。特に古代文学 するだろう」と書いているが、吉本が書き終えてから三十二年も「本稿のモチーフをほんとうに理解するのにあと十年くらいを要 している。吉本の『言語にとって美とはなにか』がどれほど人々 「わたしは少数の読者をあてにしてこの稿をかきつづけた」と記その考えがなかなか人々受け入れられなかった執筆時の在り様を、 界に類を見ない考えであった吉本隆明のその捉え方は、類を見な 位相差を摑まえて、観念の扱い方を提示してくれた。それもまたれたもの・自分自身に関わって生まれたものと、吉本隆明はその 社会の人々に関わって生まれたもの・家族の人々に関わって生ま 同じ自己保存の本能に属することなのに違いない。しかしながら 手の在り様を考えがちであるが、こうした在り様は恐らく動物と のこととして置いて置くことは出来ないはずだ。この個人的な発 かどうかは別として、私は少なくとも吉本理論の有効性を知って の研究に於いてはその傾向が著しい。しかし十分理解出来ている 因襲や、 と独自の考え方で従来の考え方を乗り越えて行こうとしたとき、 るだけ、人々の理解するところとはなり得なかった。吉本が次々 の在り様を辿って来た。その集積が様々な観念を作り上げて来た。 の中に浸透して行く様を辿れるように思われる。これは確かに近 いる。一方『共同幻想論』に関しては、その「共同幻想」という に受け入れられているかについて私は知らない。「政策文学論の いことに於いて個性的であった。吉本の考えが個性的であればあ 一つの観念であり、幻想であり、意識世界の出来事であった。世 人間は自分以外の存在に対して、様々な関係を築き、人間として 文学外の学問にも及び始めていて、 自惚れや、過去の栄光をわすれかねて」いる読者には、 個性的な考えが人々

かという問題だと思われる。ということであろう。その時間的な位相差をどのように見極めるえるものとして有り得る。問題は個人的発想がなぜ人々に及ぶか人々の考えが個人的な発想を誘発するという逆の構造も時代を超構造は、古代だろうが何だろうが関係のないことである。勿論想が他人に受け入れられ、それが更に人々に広がって行くという

思考の中に在ったのであろう。 されて蓄積された世俗的な経済力であり、 前の平等》という考え方であり、 ろうし、一つ一つを数えれば、例えば宗教改革を通しての ことを見て取れる。それはルネサンスとして括ることも出来るだ 能にさせた要因の幾つかは、 売れなかったという分だけの個性を確実に持っていたということ 現代からゴッホのことを捉え直してみると、ゴッホの絵は、 するのに違いない。理解されないままのこともあろう。 少数者には解っても、多くの人々に受け入れられるには時間を要 式を提示したとしたら、恐らく簡単には受け入れられないだろう。 がっちりとその生命を維持している世界に、全く個性的な思考様 であったように思われる。 である。 てもよいだろうし、ゴッホのことを考えても容易に理解できよう。 共同幻想の構造的な関係が時代を越えるものだとすれば、 爺さんがやっていたからという理由で営々と継承して来た伝統が 何時の時代にも個性が個性足り得る前に命がある。 つの既存の思考様式、すなわち人々が親がやっていたから・ ゴッホの場合弟が面倒を見ることで個性を出し続けられ カント的人間観等によって培われた人間重視の考え方 例えばゴヤの絵がどのように受け入れられたかを考え このような考えももとは一人の人間の 素人の垣覗きの目にさえ次のような しかし社会通念(共同幻想)とし カトリックの禁欲主義から解放 デカルト的懐疑の方法 それを可 個幻想と そうし

て世界に行き渡っている。略四百年のスパンの中で。

間を超越する個性の持ち主を、近代以来天才と呼び習わして来た。 け入れられることで成り立つ共同幻想そのものである。 「神」にしても人一人が作り上げているものではない。 はない。西洋に於いても《違和》は神の属性だったようだ。この 天才とは、天即ち神の齎した才能であって、人間に属するもので のにそれを捉えていたと見るべきだろう。しかも我々は て神格化した人々は、人間に対する《違和》以前に、人間外のも であるとすれば、自然の現象に対する《違和》を畏敬の念を込め の在り様を考えてみれば分かる。人格神の出現が最も新しいもの **らものの中に於ける関係としてではなかったであろう。** ち現れる。その《違和》が人間に意味を持った最初は、 幻想の関係で見ると、個性は共同幻想に対する《違和》として立 共通観念としての共同幻想と、純然たる個人の意識に起因する個 人々の観念の中に、恰も実在するかのように存在する、 人々に受 それは神 人間とい

何であろう。 は時と場所との共通観念(共同幻想)を用意し、 れはこの対極の類型表現へのヒントを与えそうだ。 あろう。 結果があった。現代詩の在り様である。他の人へ伝えたいとか、 しこの行く手に、意味が通じなくなるという予想だにしなかった 明治近代の捉えた個性とは遠い。近代の個性はその人に始まりそ 伝えなければならないとか、表現とはそのようにあるのが普通で の人に終わった。天才を語りたがる人もいることはいるが。しか よって人々に齎されたと考えられる。もはやこのような個性は、 の広がりが生まれないのなら、暗号とどこが違うのだろうか。こ このように見てくると、個性としての《違和》は神の超越性に しかし表現したものが伝わらないとしたらその表現とは また同業仲間にしか伝わらないものも、 限定された世界 つまり類型性 仲間以外

たということなのに違いない。の表現とそれによってなされるコミニュケイションを保証してい

類型による表現が必要だったのだろうか。性」の基本的在り様が見えて来たように思われる。それではなぜれて、「民謡」への還元を越えようとするとき、「個性」と「類型べ」を手掛かりにして同時代の共通価値観(共同幻想)に引き入るまたまた遠回りをした。しかし①の「ける」を、真淵の「調またまた遠回りをした。しかし①の「ける」を、真淵の「調

## 「ける」・「とふ」・「といふ」

幻想性 言わば近江でも飛鳥でもない所が捉えられるのかという問題に遭 ていることに気づく。そして何故「み吉野の「耳我の嶺」「み芳 験を通して、観念(幻想・意識) 間なくぞ 人は汲」み「時じくぞ 人は飲む」ことが、他者の経 時なくそ 雪は降」り「間なくそ 雨は零」ること、②の「み芳 とを確認して、考察を進めると、①の「み吉野の 密に言うと差異を見て取らなければならないのかもしれないが、 助詞に勝ることを指摘している。その意味で言うと、ここには厳 詞・助詞の「自己表出性」と「指示表出性」に触れ、「自己表出 目される。吉本隆明は『言語にとって美とはなにか』で、 る」こと、③の「み吉野の 性」に於いて助詞が助動詞に、「指示表出性」に於いて助動詞 「けり」という助動詞と「と」という格助詞が用いられていて注 「けり」を伝聞とみて、「とふ」と「といふ」に対置すると、 耳我の山に 耳我の山」「み吉野の (観念性)が強化された主体的表現に連なるものであると 雪は降る」こと、④の「小治田の 時じくぞ 雪は降」り「間なくそ 御金の岳に 御金の岳」「小治田の 世界に取り込まれたことを表し 間なくぞ 雨は降」り 年魚道の水を 耳我の嶺に 年魚道」と、 雨は降

> らの伝えたことであっても、根本は間接的な情報であるというこ 在を予想させ、それは現地の人であったり、他所の在り様を観念 状況について述べることのできるのは、当地で体験したものの存 理由をなしていたのかもしれない。 吉野をその「地名起源譚」とも解し得る「よき人の 良しとよく 対象を込め得るものであることは、そのとおりである。或いは、 象の示されない「思ひ」は、確かに「余情となって」さまざまな ふ」対象が「我妹子」であり「妹が直香」であるのに対して、対 申の乱に付き過ぎた従来の説から離れているとは言い難い。「恋 鬱の情にとざされて」いたであろう痕跡は歌い込まれていず、壬 魅力ある御製となっている」と指摘するが、この歌に「天皇が が想像され、その全く説明をされざる『思ひ』が余情となって、 「天皇が陰鬱の情にとざされて、吉野山中の山道を辿られるさま とは限らない。窪田空穂の『万葉集評釈』でも天武天皇の歌と見 触れたように「恋ひ」の範疇にある。天武天皇だけに関わること るかは「恋ふ」ことである。①②の「思ひつつぞ来し」も、先に すなわち「連続性」「継続性」「不断性」である。勿論その何であ い。要は①~④に共通する「時なき」・「間なき」・「時じき」様、 の山」「み吉野の とである。だからこそ「み吉野の 世界に取り込もうとした側の派遣した人等が予想され、そのどち 遇する。 良しと言ひし 吉野」と歌って、隠遁の場所とした大海人 すなわち天武天皇に、「吉野」を仲介に、結び付けられる 吉野の天候について云々し、小治田の年魚道の水の利用 御金の岳」と、 出入りが生まれるのに違いな 耳我の嶺」「み芳野の

文法の問題になるのでここでは深入りせず、品詞による表出力のかということも問う必要があるが、伝聞の仕方の違いについては①②二首の地名の違いと、伝聞の仕方の違いが何故出てくるの

促したり、「帝紀及び上古の諸事を記し定めしめたまふ」に至っ めたり、「朕、今より更律令を定め、法式を改めむ」と法治化を詞、理に合へらば、立てて法則とせむ」と、百官にアイデアを求国家に利あらしめ百姓を寛にする術有らば、闕に詣でて親ら申せ。 孫に伝えて歌笛を習はしめよ」、「歌人等に複袴を賜ふ」と在り、らない。この他「凡そ諸の歌男・歌女・笛吹く者は、即ち己が子 代である。 が、《書かせた》とは無い。 歌に関わる記述には、「貢上」ったこと、「習はしめ」たとはある 盛んに命令を出していたことが分かる。 れたことが分かる。「辞は具に詔書に有り」と在るところからは連大嶋と平群臣小首が「筆を執りて以て録す」と在り、書き取ら えられる。天武天皇は、『古事記』として書き取られたものにつ に属す。或いはここに関わっていたのだろうか。それは全く分か 伊勢・美濃・尾張等の国」に対してなされ、吉野はその中の大倭 び侏儒・伎人を選びて貢上れ」も併せて考えてみると、この勅が の伝承(歴史)に触れたはずだ。『古事記』序文が示唆している。 を纏めたとき、恐らく最も幅広く、最も細部にわたって「諸家」 のために、過去の時間軸を頼りに、「邦家の経緯、王化の鴻基」たろう。日本に絶対的な権力構造を打ち立て、その後の権力維持 違いとして、伝聞表現の在り様を問い続けよう。このことについ 「歌」に関する記事が連なる。天武は「写経」をさせたり、「若し - 大倭・河内・摂津・山背・播磨・淡路・丹波・但馬・近江・若狭・ 『日本書紀』天武四年二月条の「所部の百姓の能く歌ふ男女、及 最も著しい仕事をしたのは、壬申の乱の後の天武天皇であっ 稗田阿礼に誦習させていた。 正に「上古の諸事」に関与している。この場合には、 何故折角纏め直したものを書かせなかったのか、 歌は声に歌い継がれていたためと考 既に書かれたものがあった時 しかも《書かせている》。 中臣 謎が

と今来の書承の二つの方法があったようだ。作法の上にそうさせたのに違いない。天武天皇には、伝統の口承残るが、それは声で伝えることに伝統の規範的力を感じ、伝統的

われることを可能にしよう。い。しかしながら声に伝えられるとき、その声は新たな場所で歌とすれば書かれたものを介して、広く伝播することは期待出来まは起き得まい。しかし書承は読み書きできることを前提にする。現『万葉集』のように書き取られると、間違いは誤写を除いて

کے کھ 雪は降りける その普遍性に基づき、当事者の関わった土地について表現するこ ることは出来ない。これらは既に観念化・幻想化・抽象化された 現に間違いないが、上のように歌われたものを丸まるそうだとす 詞・助動詞の存在から推測し得る。どうやら①②③の「時なくそ る状況にあったことは、先にちょっとばかり触れておいた、 う。当歌の歌われたとき、現実の自然現象から離れても<del>表</del>現出来 性」「不断性」を表す象徴的事態を認識することが出来たであろ その新たな場所に同様の自然現象が起これば、「連続性」「継続 とも可能だろう。地域を離れて新たな場所に開かれた場合でも、 遍的に利用出来るはずである。また逆に雨や雪の降るところでは、 も①②のような雨や雪という自然現象は、雨や雪の降る所では普 せられた。この新しい事態を考えなければならないだろう。 よって、言い換えれば国が統一され、国家権力が行使されること の能く歌ふ男女、及び侏儒・伎人を選びて貢上れ」という命令に 元々は地域を出ることは考えられなかった歌が、「所部の百 移動させられることになった。少なくとも宮廷近辺に移動さ 間なくそ 雨は降るとふ」「間なくぞ 雨は降るといふ 雪は降るといふ」は、基本的に自然現象に基づいた表 間なくそ 雨は零りける」「時じくぞ 雪は降る 助

イメージだ。だからこそ普遍的に歌うことが出来ると見られるし、

具体的な地域体験のイメージにも関われるのに違いない。 と思われる。 行為は人間に属し、 ④は人事を歌って新しい。少なくとも水を「汲む」・水を「飲む\_ たとすれば、③は当然の如く、④は有り得るであろう歌の伝播と いう現象として成立した歌と見なすことも出来るのではないか。 文字に書き取らず、声に歌い継いで行く伝承様式に①②が在っ 雨や雪を対象化し得た後に現れるイメージだ

#### 終わりに

限界を確認し得た。 なことを語ってくれるかを知らされる。少なくとも考えなければ 結果、澤瀉『万葉集注釈』の『万葉集』二五番歌を巡る諸見解の ならない。文字の背後を覗き込まなければならない。覗き込んだ 紙数も尽きかけた。「個性」の適用から逃れたとき、歌がどん

がれ、それ故に類型性を示し、類型性をの中で、基本的に異性を 新しいのではないかということ、①~④は声を基調にして歌い継 思う恋歌だった可能性があることなどを指摘して置きたい。 いこと、①②③は基本的に同レベルのものでろうこと、④は一番 ①がこれまで言われて来たように、必ずしも新しいとは限らな

#### (注

- 有斐閣選書一〇四~一一六頁
- 岩波古典文学大系本『日本書紀』下二四六頁
- 賀茂真淵全集第一巻二一一頁 二四〇頁

(2)

- 一五〇二頁
- (7) (6) (5) (4) (3) 二四一頁 土橋寛 一九頁

(9)(8)放送大学教育振興会 一八頁より

一二~一三頁

『ドイッ文学史』八一~八二頁

(13) (12) (11) (10) 二六頁 二一~二二頁

(14)三六~三七頁

(15)三七頁

三七頁

勉誠社、一八頁

講談社。子規全集第七巻

(19)岩波文庫本二〇~二一頁

岩波文庫本二一頁

『あしわけをぶね』本居宣長全集第二巻|四百 『古今集』 「仮名序」岩波文庫本一〇~一一頁

しき歌大いに起る」

伊藤左千夫全集第一巻二七頁「牛飼が歌詠む時に世の中のあたら

注(3)に同じ

二三七頁 一四四〇頁

賀茂真淵全集第一巻二一一頁

(27)

『あしわけをぶね』 本居宣長全集第二巻一四頁

序 五頁

(30)『言語にとって美とはなにか』六二三頁 (29)

「共同幻想論」

六〇頁 五四頁

「万葉集」巻一―二七

「古事記」序文

岩波古典章本 同 朱鳥元年正月 四七五頁 十四年九月

四七一頁

天武二年三月是の月 四一一頁

(4) 同 天武十年二月 四四四頁

(4) 同四四六頁 四四七頁